
1 
 

GRADUATE COURSE DESCRIPTIONS 2016‐2017 

AUTUMN 2016 

PHL 415 Aristotle I: Matter and Temporality (AQ) 

Sean Kirkland 

Thursdays, 3:00‐6:15 

In his Physics, Aristotle famously defines time as “a number of motion in accordance with the before and after 

(τοῦτο…ἐστιν ὁ χρόνος, ἀριθμὸς κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον)” (Phys. IV.219b1‐2). In undertaking to 

interpret this definition, scholars almost invariably begin by approaching Aristotle’s discussion of time in Physics IV.10‐14 

as a more or less independent treatise or essay on time, abstracting it from its context in the Physics or even from 

Aristotle’s philosophy as a whole. We will do very much the opposite. Indeed, we will begin with Aristotle’s discussion of 

(what is often referred to as) the “unmoved mover,” in Physics VIII and Metaphysics Λ and take up the mode of being 

proper to this entity as not subject to time, because not subject to movement, and not subject to movement because 

not composed of matter. We will allow this fundamental contrast to guide our reading of Aristotle on time, i.e. the 

contrast between the unmoved mover’s immaterial mode of being and the materiality of natural or sublunary things, 

which is to say, between the pure energeia or ‘actualization, being‐at‐work’ of the unmoved mover and the actualization 

or being‐at‐work of dunamis or ‘potency’ that is the manner in which natural things accomplish their being. And we will 

then trace Aristotle’s analysis of natural moveable being through the three conceptual vocabularies he sets out in the 

Physics, namely the opposites and hupokeimenon or ‘underlying thing’ of Bk. I, the fourfold causation of Bk. II, and finally 

the energeia of dunamis pf Book III. Only then will we approach Aristotle’s definition of time in Book IV. 

            What we will find, I believe, is that, contrary to many readings that focus on the punctuated temporality some 

find indicated in Aristotle’s discussion of the ‘now’ moment, Aristotle is not a thinker constrained by the metaphysics of 

presence. Rather, the mode of being that belongs natural, material things is a certain way of being stretched out beyond 

their present into their past and future. In being what they are, natural things are potentially in time, a potency that is 

only actualized when their movement or rest is counted by an experiencing rational soul. At the very end of the quarter, 

we will turn to Aristotle’s discussion of genesis and phthora, or ‘coming‐to‐be’ and ‘passing‐away’ (in the work named 

for those terms), and we will think together about how that discussion relates to what we have come to understand 

concerning natural, moveable, material being in the Physics. This is the arch we will trace over these ten weeks.  

 

PHL 516: HEGEL II: HEGEL’S PHILOSOPHICAL SCIENCE OF RIGHT (AQ) 

Kevin Thompson 

Tuesdays, 3:00‐6:15 

This seminar examines the central issues and ideas of Hegel’s philosophical science of right—that is, his moral, legal, 

social, and political philosophy—through a close reading and critical discussion of the Elements of the Philosophy of 

Right (1821) and related passages from the first edition of the Encyclopedia of the Philosophical Sciences in Outline 

(1817).  

It focuses specifically on the set of concepts that constitute Hegel’s unique contribution to moral, legal, social, and 

political thought: freedom, objective spirit, and ethical life. We begin, however, with a discussion of the methodology 

Hegel employs throughout his mature work as this lays the foundation for his distinctive approach to the central issue of 

the science of right: the sovereignty of the state. The ultimate task of the seminar is thus to come to an understanding of 

how this distinctive method serves to justify Hegel’s normative claims regarding the institutional structure of a genuinely 

rational social order. 



2 
 

AUTUMN 2016 ‐ continued 

PHL 522: SOCIAL AND POLITICAL PHILOSOPHY: BADIOU: MATHEMATICS, POLITICS, ONTOLOGY, MATERIALISM (AQ) 

BILL MARTIN 

WEDNESDAYS 6:00‐9:00 PM 

The aim of this seminar is three‐fold: 1) to give you a general introduction to the philosophical contributions of Alain 

Badiou (1937‐); 2) to study the special role that mathematics plays in Badiou's work; 3) to explore how the ontological 

turn (or "re‐turn"‐‐to Plato) connects with Badiou's political ideas, encapsulated in the term, "the communist 

hypothesis."     

If you do not feel entirely comfortable with mathematics, please do not let that deter you.  The instructor has done a 

great deal of work in the last few years getting on top (or somewhere close to it) of what Badiou is doing with 

mathematical ideas; having gained a decent sense of these ideas, the instructor also has a good feel for how these ideas 

connect with other questions in Badiou's philosophy, in particular those of materialism and politics.   In order to carry 

forward this project, it will be helpful to have a general overview of Badiou's work.  There are many good introductory 

books on Badiou's philosophy, most of which I have read.  For our purposes, and most purposes, the book of 

conversations that Fabien Tarby did with Badiou, Philosophy and the Event is really good.  If you can read this book 

before we start the class, we can discuss it at the first meeting, and we'll all be up to speed for the more difficult stuff.    

PHL 434 Hobbes: DeCorpore (AQ) 

Rick Lee 

M 3:00‐6:15 

Relatively early in his philosophical career, Hobbes projected a three part work called The Elements of Philosophy that he 

envisioned as beginning from questions of method and  proceeding to a philosophy of nature (Part I: De Corpore) . That 

would provide the philosophical principles for an investigation into what it is to be human (Part II: De Homine). These 

two parts would then provide the ground for his investigation into politics to be carried out in Part III: De Cive. As it 

happens, Hobbes published the third part first, owing, as he says, to the political circumstances in England at the time. 

From the moment of the publication of De Cive, Hobbes became associated with political philosophy, particularly in his 

unique version of “social contract theory,” and his defense of absolute sovereignty. However, for most philosophers of 

the period—Descartes, Mersenne, Malbranche, to name a few—Hobbes was most know as and respected for being a 

natural philosopher. 

In this course, we will read significant portions of the first part of the project Hobbes originally envisioned, i.e., his De 

Corpore. In particular, we will focus on his discussion of method and logic, his rethinking of metaphysics, and his 

philosophy of nature. We will be particularly interested in two questions: (1) what relation does Hobbes’ logic and 

philosophy of nature have to his political philosophy—is it an operation of “back‐filling,” as Leo Strauss argues, or is it 

the essential grounding—and (2) to what extent is Hobbes a “materialist,” and, if he is, what does “materialism” mean 

for him? 

Our sole text this quarter will be Hobbes’ De Corpore. We will read his entire discussion of logic, first philosophy, and a 

great deal of his notion of “nature.”  

 

 

 



3 
 

WINTER 2017 

PHL 400 Special Topics in Traditional Philosophers: Leviathan, DeCive, Elements of Law (WQ) 

Peg Birmingham 

TH 3:00‐6:15 

Following Rick Lee’s course on Hobbes’ De Corpore, this course will focus on Hobbes’ political thought (De Corpore 

Politico), taking its departure from Carl Schmitt’s well‐known claim, “All significant concepts of the modern theory of the 

state are secularized theological concepts…” While it would seem that Hobbes’ political thought, with its theological 

imagery of the modern state as Leviathan and a mortal god, is no exception to Schmitt's claim,I will argue in this course 

that Hobbes’ concept of the political is not rooted in the theological and this because he breaks with an eschatological 

concept of history, the latter a condition for Schmitt’s claim that all modern concepts of the state are secularized 

theological concepts. In other words, when Hobbes claims there Is no good or evil in the state of nature he is signaling 

his break from a secularized eschatology with its concern for the problem of evil and suffering. Again, contra Schmitt, 

Hobbes’ break with a secularized eschatology means that his political thought marks a radical with a pre‐modern theory 

of the state. Issues of the course include: 1) Hobbes’ concept of history; 2) his engagement with theology, especially 

Books Three and Four of Leviathan; 3) the issue of violence, which for Hobbes cannot be reduced to the problem of evil 

and suffering; 4) Hobbes' concepts of power and law; and 5) his theory of the state, sovereignty, and political 

subjectivity.     

PHL 661 Topics in Feminist Theory: Irigaray’s Philosophy of Sexual Difference (WQ) 

Fanny Söderbäck 

T 3:00‐6:15 

In An Ethics of Sexual Difference, Luce Irigaray famously stated that, “sexual difference is one of the major philosophical 

issues, if not the issue, of our age. According to Heidegger, each age has one issue to think through, and one only. Sexual 

difference is probably the issue in our time which could be our ‘salvation’ if we thought it through.”  

In this course, we will try to make sense of and provide a context for this radical and perplexing claim. Starting with early 

works such as Speculum of the Other Woman, This Sex Which Is Not One, and An Ethics of Sexual Difference, we will 

examine Irigaray’s philosophy of sexual difference as primarily a critical project meant to deconstruct and turn at its 

head a philosophical canon arguably blind to the issue of sexual difference. Turning to later works such as To Be Two and 

The Way of Love, we will scrutinize her attempt to construct a culture of two sexes, and look at some critical questions 

and concerns that have been raised by contemporary feminist theorists in response to this project.  

The course is meant to provide a solid foundation for students interested in feminist thought in general and French 

feminism in particular. The question of sexual difference will be examined in relation to language, subjectivity, time and 

space, love and desire, ethical relations, birth, embodiment, racial and other differences, and culture.   

 

 

 

 

 



4 
 

WINTER 2017 ‐ continued 

PHL 590: Trens in Comtemporary French Philosophy: Gergson: Authenticity, Morality, Religion (WQ)  

Frédéric Seyler 

W 3:00‐6:15 

The recent publication of the first critical edition of Bergson’s works at Presses Universitaires de France marks an 

important step for the renewal of Bergson studies. This year’s seminar will take advantage of the new critical edition, in 

particular with regard to two major books: Time and Free Will (Essai sur les données immédiates de la conscience, 1889) 

and The Two Sources of Morality and Religion (Les deux sources de la morale et de la religion, 1932), that is, Bergson’s 

first book and its last, thus encompassing the beginning of his philosophy as well as its mature form.  

While Time and Free Will develops a concept of “authenticity” based upon the distinction between a deep seated self 

and a superficial self, it seems to imply an ethics that goes beyond, and even sometimes opposes, conventional norms 

and their habitual enacting in social interactions. 

More than 40 years later, the Two Sources renew this critique by opposing moral obligation and “static religion”, on the 

one hand, to moral progress and “dynamic religion” on the other. However, and as we will have to study in detail 

(through the analysis of both the English translation and the critical edition in French), the concept of authenticity seems 

to have evolved: anchored in the deep seated self or in personality and its history as a whole in Time and Free Will, it is 

now (in the Two Sources) thought of in terms of divine life and its manifestation through the actions of the mystic. 

Graduate student papers will have the opportunity to enrich this study by combining it with other angles on Bergson’s 

philosophy, for instance its reception by Deleuze. 

SPRING 2017 

PHL 416: Aristotle II: Practical Judgment, Choice and Responsibility in the Ancient World (SQ) 

Daryl Koehn 

W 3:00‐6:15 

The ancients understood action, practical judgement, choice and responsibility differently than we do today.  For 

example, neither Aristotle nor Plato have the concept of the “will”, and some Roman philosophers tied the notion of 

responsibility not to autonomy or responsiveness but to the notion of “office”.  This course will examine key ethical 

ancient concepts such as action, judgement, practical wisdom, choice and responsibility in detail.  We will compare and 

contrast the various views while identifying strengths and weaknesses with each approach.  We will examine 

(tentatively): 

1.  Aristotle Nicomachean Ethics on choice and akrasia (Books 3, 6 and 7) 

2.  Plato Charmides 

3.  Epictetus 

4.  Seneca 

5.  Cicero  

6.  Plutarch (4 lives from his ancient Greek and Roman lives) 



5 
 

SPRING 2017 ‐ continued 

PHL 550: Heidegger I: Heidegger, Being and Time (SQ) 

Will McNeill 

TH 3:00‐6:15 

This course will present a condensed, thematic approach to the study of this central text of 20th century European 

philosophy. We will encounter the text through a sequence of inter‐related yet distinct themes such as: the 

phenomenological method; the ontological difference; being‐in‐the‐world and the problem of world; subjectivity and 

singularity; Care and the unity of Dasein; the destructuring of truth; the problem of foundations; being‐toward‐death 

and authenticity; ekstatic temporality; historicality and Destruktion. Students will be expected to read the entire text in 

advance, and we will use these themes as lenses through which to enhance our understanding of the central argument 

and its complexities. 

 

PHL 500: Special Topics in the History of Philosophy: Naturphilosophie: Post‐Kantian Conceptions of Nature (SQ) 

Elizabeth Millán Brusslan 

W 3:00‐6:15 

 

In his Ideen zu einer Geographie der Pflanze, Alexander von Humboldt, claims that his goal is to get at a view of nature 

that will include its inner workings (ihrem inner Zusammenwirken). In expressing this goal, Humboldt makes reference to 

Schelling, Humboldt hopes that his work will demonstrate that it is possible to: 

 Present canvasses of nature of a completely different and at the same time higher kind, in a naturphilosophisch (nature‐

philosophical) way,...Not entirely unaquainted with the spirit of Schelling’s system, I am far from the opinion that 

nature‐philsophical study harms empirical investigation and that empirical philosohphers and Naturphilosophen must be 

engaged in eternal battle   

What kind of battle is there between empirically driven scientists and Naturphilosophen? In the seminar we will explore 

several post‐Kantian contributions to Naturphilosophie, and attempt to gain a clear understanding of what the term 

means and what its implications for a study and appreciation of nature are.  We will read texts from Goethe, Humboldt, 

Schelling, Novalis, and Hölderlin. 

 


